
29

Revista HisPaDis, Vol I, No 1, 2022-01. ISSN: 2954-5382 (En línea)

AL ABRIGO DE LA SOCAMPANA

SHELTERED BY THE SOCAMPANA

Por: Maristela Verástegui
Investigadora Poetophia & Science Corp

marisverastegui@hotmail.com
p., 29-38 

RESUMEN 

Para el oyente moderno, la definición sonora 
de un territorio es un concepto completamente 
pasajero. En la Edad Media, sin embargo, una 
de las formas más interesantes de demarcación 
territorial es el uso de las campanas de iglesia 
como instrumentos de medición y consolida-
ción de unidades geográficas y políticas. En el 
caso de la Península Ibérica, a tales unidades 
se les dio el nombre de socampana.

PALABRAS CLAVE

 Campanas, posicionamiento relativo, percep-
ción auditiva, sonido, Edad Media.

ABSTRACT

For modern listeners, the use of sound for te-
rritorial delimitation is an ephemeral concept. 
During the Middle Ages, however, one of the 
most interesting ways of territorial demarca-
tion was the use of church bells as tools to me-
asure and consolidate geographical and politi-
cal units. In the case of the Iberian Peninsula, 
such units were given the name socampana.

KEYWORDDS 

Bells, relative positioning, auditory percep-
tion, sound, Middle Ages.



30



31

Revista HisPaDis, Vol I, No 1, 2022-01. ISSN: 2954-5382 (En línea)

E sta hermosa palabrita me la encon-
tré por primera vez cuando andaba 
a la caza (¿o más bien a la zaga?) de

otras dos palabritas, hombres buenos, con las 
que hasta el presente mantengo una relación 
de amor y odio. En algún texto o artículo de 
tema medieval leí (y me frustra bastante no 
recordar en cuál), que los hombres buenos de 
una socampana se habían reunido para diri-
mir alguna disputa territorial con otra socam-
pana. La cuestión me dejó intrigada. En cuan-
to a una definición de la palabra, no hay que 
ser demasiado docto para entender que es algo 
bajo la campana, no como objeto sino como 
emisor de sonido. Y eso fue suficiente para que 
yo me diera a la búsqueda de más detalles. ¿Y 
que importancia tiene el tema?, podría alguien 
preguntarse. 

Pues ninguna, excepto para mí, que en vez de 
lanzarme de manera impulsiva en brazos de 
mi-mejor-amigo-Google y su adorable signifi-
cant other, la nunca suficientemente consulta-
da Wikipedia, debería usar mi tiempo y esfuer-
zo en la preparación del second comprehensive 
exam, a ver si algún día llego a ser doctora. Ese 
es uno de los muchos aspectos en los que me 
temo nunca maduré: la sola idea de que me es-
tén obligando a leer algo hace que inmediata-
mente se me quiten las ganas de leerlo. Tengo 
que aclarar que desde hace más de dos décadas 
desarrollé un método para contrarrestar los 
efectos dañinos de este problema, y de hecho 
estas palabras forman parte de ese método. 

Pues bien, mis arriba mencionados partners in 
crime (Google & Wikipedia), rápidamente me 
mostraron que la tal palabrita tenía su néme-
sis en una comarca del reino de León llamada 
La Socampana, cosa que demoró mi labor de-
tectivesca más de lo necesario, pues las prime-
ras tres páginas de hits en Google tenían que 
ver con la dichosa comarca: turismo, hoteles, 
blogs. La primera señal de esperanza vino en 
la cuarta página de resultados de búsqueda: un 

magnífico artículo de José María Domínguez 
Moreno acerca de las campanas de Cáceres. 
Ya en el primer párrafo menciona la socampa-
na, dando algo cercano a una definición en el 
siguiente: “En la Alta Extremadura sigue em-
pleándose el término «socampana de...» como 
sinónimo de territorio de un municipio”. El 
artículo, de finales de los 90, está lleno de tes-
timonios recogidos entre la población, que ha-
cen presente de manera increíblemente vívida 
la complejidad que se esconde tras esta pala-
brita. Confieso que sentí una gran emoción al 
leerlos, cosa que a primera vista parecerá un 
poco excesiva y que me parece debo intentar 
explicar, valiéndome de un pasaje del artículo:

»La socampana de Alía incluía, junto con 
sus tierras, gran parte de las de las Comar-
ca (sic) del Ibor y de las Villuercas, «pero 
empezaron a jacer iglesias en Navalvillar, en 
Villar del Pedroso, en Carrascalejo y en Cas-
tañar, y nos fueron quitando el terreno por 
la puta manía de los obispos y de los carde-
nales de poner iglesias y campanas con bue-
nos badajos. Guadalupe también era de Alía 
hasta que apareció la Virgen de Guadalupe, 
y queamos jodíos. Cuando la encontraron 
había con ella un esquilonino. Lo lejos que 
llegara el esquilón era pa la Virgen, de modo 
que no era mucho. Entonces los frailes dicen 
que hay que jacer una campana más gran-
de pa tocarla cuando vinieran los de la voz 
pública, y entonces funden el esquilón y co-
jen bronce nuevo y grulláu y fabrican una 
campana de cojones. Pos esta campana es 
la que tocaron cuando llegaron los de la voz 
pública, y donde llegó el timbre de la cam-
pana puson los mojones del convento. Jartos 
estamos en Alía de frailes y de curas de cam-
panillos.» (I)

Esta bellísima descripción me resultó fasci-
nante, pero en un principio no podía decidir 
por qué. La idea de invasión territorial en vir-
tud del poder de un sonido me pareció alu-
cinante (palabra poco académica que uso de 
manera totalmente intencional). Es un poder 
que depende en parte de la materialidad de la 



32

campana, de si tiene o no un buen badajo, del 
metal del que está hecha. Casi que veía yo a 
esos frailes fundiendo el esquilón, agregándole 
otro metal para mejorar su sonido, y colgan-
do en el campanario esa “campana de cojones”. 
Quería tratar de imaginar cómo sonaría seme-
jante campana… y seguro que debe haber sido 
algo digno de escucharse. Suficientemente po-
deroso, en todo caso, para hacerse con parte de 
las tierras de la socampana de Alía. 
Lo único que era seguro era que mi súbito in-
terés tenía que ver con el sonido de la campa-
na, así que recurrí de nuevo a mi querido Goo-
gle. Como era de esperarse, hay más de un sitio 
alrededor del mundo que se llama La campa-
na. Hay, además, campanas de extracción para 
cocina (actualmente con descuento en Home 
Depot), hoteles, relojerías, y hasta dos herma-
nos diseñadores y un beisbolista apellidados 
Campana. Ni que decir de la cantidad de hits 
generados por algún software barato de OCR: 
campana de vacunación, campana electoral….  
En alguno de los hits, empero, se decía algo so-
bre el efecto devastador que el advenimiento 
de los campanarios eléctricos había producido 
en la antiquísima tradición de los toques de 
campana. Al respecto, una rápida búsqueda en 
Wikipedia me llevó a esta observación sobre lo 
ocurrido a la Torre del Miguelete: 

La electrificación supuso una rotura absoluta 
con la tradición, ya que solo volteaban algunas 
de las campanas que debían de hacerlo, habían 
desaparecido los toques de coro (sustituidos 
por volteos de campanas) y los de muerto ha-
bían quedado reducidos a la mínima expre-
sión. El repique, el toque más creativo y anti-
guo de la Catedral, que sonaba no menos de 
doscientas veces al año, no solo se dejó de to-
car sino que se olvidó de la memoria colectiva. 
También anularon las señales diarias tanto de 
oración como de cerrar murallas. Los nuevos 
toques solo anunciaban misas: se había perdi-
do aquel sentido original de las campanas de 
no solo anunciar sino acompañar, con la más 
alta música comunitaria, los acontecimientos 

festivos, dolorosos o cotidianos de la vida ciu-
dadana.

La función social de las campanas y su inevi-
table “estandarización” al ser electrificado el 
campanario resultó tentadora, en parte porque 
prometía prestarse a algún tipo de elaboración 
teórica (¿La campana en la era de la reproduc-
ción mecánica?). “¡Eso sí que no, no y no!”, fue 
la respuesta inmediata de mi vocecita mental, 
recordándome que detesto la teoría y que no 
estoy interesada en inventarme ninguna. Sen-
tí entonces que tal vez era necesario volver a 
los orígenes, quizá intentar una aproximación 
filológica: salir corriendo a la biblioteca a ver 
qué decía Corominas respecto a la palabra so-
campana (la cual con seguridad hallaría s.v. 
campana, definida como “derivado compuesto 
de…”), o incluso ver si Covarrubias le habría 
dedicado alguna de sus supercreativas expli-
caciones. No demoré mucho en darme cuenta 
que por este camino me alejaría tanto de lo que 
me interesaba, del sonido de la campana, que 
terminaría por dejar de escucharlo. 

Encontré también en mi búsqueda una defi-
nición algo más precisa de socampana, en el 
Diccionario de voces españolas geográficas: “El 
término de una parroquia o dezmería baxo de 
la campana de la iglesia parroquial”. A conti-
nuación viene una explicación sobre el térmi-
no equivalente usado en documentos legales 
antiguos de Galicia, Sosino, del latín sub signo. 
Documentos antiguos: la cosa se iba poniendo 
buena, pero seguía faltando algo. Hablando de 
las campanas de Cáceres, Domínguez Moreno 
explica cómo el sonido de la campana señala 
las fronteras de un “espacio simbólico” que se 
manifiestan a la vista como accidentes  geográ-
ficos (ríos, montañas) o de creación humana 
(mojones, caminos). La campana como signo 
cuyo sonido que se hace presente en las altera-
ciones del espacio físico… interesante también, 
pero no era lo que yo andaba buscando. “Hay 
que seguir leyendo y no desesperarse”, dijo mi 
vocecita interna. Yo decidí hacerle caso, por-



33

Revista HisPaDis, Vol I, No 1, 2022-01. ISSN: 2954-5382 (En línea)

que siempre ha demostrado a fin de cuentas 
tener la razón. Más adelante, en el mismo ar-
tículo, ¡oh, sorpresa!, me los volví a encontrar:

«De que la iglesia s’arrumbó, ca pueblo jizo 
la suya y puso la campana, y tos los pueblos 
se jicieron con una campana de tierra. Ca 
uno con lo suyo; sólo los caminos pa llegar 
andi la ermita, la iglesina, eran libres, qu’es 
que la iglesina era del común de los pueblos 
y ca pueblo tenía un cuarto. Antes subían los 
cuatro alcaldes del concejo y se metían pa 
la ermita y ponían mesa en el medio de la 
cruz de partir la nave por cuatro; entonces 
el alcalde de Peraleda, que lo llamaban el 
hombre bueno, se sentaba en una silla bien 
arrimaíto a la mesa, pero en el cacho corres-
pondiente a Peraleda, que no se movía; el de 
Navalmoral en el suyo y los otros lo mismo. 
Eso era cuando discutían el aprovechamien-
to de los pastos y del agua». (I)

Los hombres buenos también obedecían al 
sonido de la campana hasta tal punto que su 
lugar en la mesa del concejo era un hacer 
presente la división del territorio cuyos 
límites se definen en virtud del sonido de 
ésta. Y, de hecho, es tan poderoso el influjo 
del sonido de la campana, que su presencia y 
ausencia generan cambios radicales, como la 
desaparición de poblaciones enteras:

De este modo Cáceres llegó a desaparecer 
porque «no pagaban la gumia (impuesto) 
al Duque de Alba, de mo que a la tercera el 
duque se cansó y le tumbó el campanario; 
las campanas se las llevó a Granadilla, de mo 
que Cáceres se queó sin campanas. Venían 
los cabreros de pa Castilla y de p’aquí tamién 
iban, como si na, porque los de Cáparra no 
podían tocar las campanas pa decir que la 
tierra era suya. Cada uno tiraba pa donde 
bien le apetaba, de mo que Cáparra s’acabó». 
(I)
Este mismo sonido, sin embargo, se convier-
te en ocasiones en instrumento de rebelión o 
simplemente de redefinición voluntaria del 

territorio al que se pertenece:
Otras veces son los mismos vecinos los que 
se apoderan por la fuerza de las campanas 
de los pueblos que los oprimen y las instalan 
en sus respectivas iglesias, adquiriendo la 
titularidad sobre aquellos territorios…. Un 
caso distinto lo configura Marchagaz, cuyos 
habitantes «estaban jartos de andar solita-
rios, que pensaron romper la campana de la 
su iglesia y venirse pa Coria, con lo que estar 
más defendíos; se vinieron y ya, con los san-
tos de la iglesia y to». (I)

El desplazamiento de la campana conlleva 
un desplazamiento del centro del poder, que 
se hace presente en el momento que el oído 
percibe que su sonido emana de un lugar 
distinto. El sonido de la campana se funde y 
se vuelve uno con la vida comunitaria:

«Lo primerito que jizon cuando mos echa-
ron..., tumbar la campana. Cuando jacen 
un pueblo ponen antes de to la campana, pa 
decir que ya hay pueblo. En Alagón (donde 
fueron trasladados los habitantes de Grana-
dilla) construyeron el campanario y las cam-
panas estaban antes que las casas. Se nota 
que de siempre jacen asina. Dende siempre, 
dende antiguo lo han jecho. Al quitar un 
pueblo... ¡juera campanas! Si las campanas 
no hablan, que me digan a mí qué van a ha-
blar las gentes. Aquí quitaron las campanas y 
¡hala!, y mos quitaron el pueblo, las tierras y 
to. Si no hay campanas no hay na». (II)

La completa fusión entre el sonido de la cam-
pana y la vida se hace presente en la tradición 
oral (ahora sí que la cosa se estaba poniendo 
buena):

Los pueblos vecinos a Serradilla motejan a 
este lugar de mísero, empleando para ello el 
símil de ausencia de tañidos y de pobreza, 
como manifiestan los siguientes versos:

Serradilla la pobre, 
campanas rotas; 
a buen entendedor 
palabras pocas. (II)



34

Esta fusión es un proceso, en el cual la cam-
pana sufre una especie de metamorfosis, de 
personificación, que se manifiesta de varias 
formas. La más obvia quizá es la de darle un 
nombre y hasta un sobrenombre. Las famo-
sas campanas de la catedral de Toledo son a 
mi parecer el mejor ejemplo. La mayoría tie-
nen nombre de santo: San Juan, San Idelfonso, 
San Sebastián, por mencionar algunas. Otras 
tienen nombre de acontecimiento, como la 
Resurrección. La más grande de todas, San 
Eugenio, lleva el elocuente sobrenombre “la 
Gorda”. La campana de la Asención lleva dos: 
“Sermonera”, y “Espanta diablos”. Parte de la 
vida propia de algunas campanas está asociada 
a poderes sobrenaturales, como se veía en el 
último sobrenombre, o en la creencia popular 
registrada por Domínguez Moreno de que las 
campanas alejan las tormentas, manifestada en 
un toque especial a tal efecto y, de nuevo, en 
la tradición oral y hasta en la escrita, o mejor 
dicho, inscrita:

A una campana de Zarza de Granadina 
la conocen con el nombre de Bárbara y 
sus tañidos tienen fama de detener las 
tempestades en los límites con Salaman-
ca…. Bárbara es el nombre abreviado de 
Santa Bárbara, protectora de la tormen-
ta, a la que se recuerda siempre con el 
primer trueno: 
 
Santa Bárbara bendita, 
que en el cielo estás escrita 
con papel y agua bendita.  
 
… Una campana de Ahigal fabricada a 
finales del siglo XVIII y refundida hace 
unos treinta años, recogía la siguiente 
inscripción conjuradora de las tempes-
tades: 
 
La Asunción es mi patrona, 
y yo con gran alegría 
deshago nubes y truenos 
cantando el Avemaría. (III)

La campana tiene también una voz propia, 
un timbre único que el oído reconoce, y con 
su canto regula el ritmo de la vida diaria: las 
Horas, el Ángelus, la Misa. También aquellos 
acontecimientos que se salen de la rutina, des-
de ocasiones especiales hasta catástrofes: di-
funtos, fiestas, el toque de arrebato. 

Ahí estaba, oculto entre las voces que compo-
nen la polifonía del tema, el hilo común: no 
era el sonido de la campana en sí mismo, como 
instrumento de demarcación simbólica de un 
espacio, lo que se insinuaba a mis oídos, sino 
su existencia en un momento concreto, en un 
universo sonoro completamente distinto del 
nuestro, con mucho menos ruido, donde no 
había nada que sonara más duro ni se escu-
chara desde tan lejos. Ese mundo donde los 
hombres buenos no eran un vestigio de épocas 
remotas, digno de ser calificado por la Unesco 
como “Patrimonio inmaterial de la humani-
dad”, sino los representantes de unidades te-
rritoriales que existían en virtud del poder del 
sonido de la campana. 

Creo que para nosotros, habitantes de la pos-
modernidad, de los centros de estudio inser-
tados en los núcleos urbanos, es hasta cierto 
punto imposible entender completamente 
como habrá sido este universo sonoro. Lo digo 
porque, en mi opinión, parte de este entender 
implica la experiencia directa de los sentidos, 
en este caso de la audición. Tendríamos que 
escapar a algún rincón escondido de la Ama-
zonía, y aún allí creo que nos encontraríamos 
como mínimo una radio, o escucharíamos a lo 
lejos el motor de una pequeña embarcación. 
En cualquier otro lado, el paisaje aural de fon-
do de la vida está saturado: tráfico, televisión, 
equipo de sonido, computador, iPod, iPad… 
hasta la nevera suena permanentemente en la 
cocina donde estoy sentada en este momento 
escribiendo. Tenemos, además, una obsesión 
con el espacio cerrado. Queremos llevarlo con 
nosotros, que nos siga a todos lados, como 
el infierno al Satanás del Paraíso perdido de 



35

Revista HisPaDis, Vol I, No 1, 2022-01. ISSN: 2954-5382 (En línea)

Milton. El reproductor portátil de sonido nos 
acompaña a todas partes, y la música, el pod-
cast, el audiobook, todos han sido debidamente 
procesados para dar la sensación de que sue-
nan en un espacio cerrado, principalmente 
gracias al efecto de reverberación al que se so-
mete prácticamente toda señal de audio gra-
bada para uso comercial. Hasta la música que 
se ejecuta en vivo al aire libre en los concier-
tos modernos se ayuda de medios de amplifi-
cación y de efectos que no existen cuando no 
hay obstáculos a la propagación de las ondas 
sonoras. Al llevar conmigo el espacio cerrado, 
llevo conmigo mi entorno familiar: no impor-
ta si he cruzado el océano, si estoy en un lugar 
cuyo idioma me es ininteligible. La tecnología 
nos ha permitido experimentar también una 
especie de globalización de este entorno aural 
familiar.

El espacio sonoro llamado socampana es po-
sible porque en él la onda sonora producida 
por la campana no tiene otra competencia que 
la naturaleza: montañas, ríos, bosques. Hay, 
además, algo importantísimo que el mismo 
vocablo socampana ya hace presente: el posi-
cionamiento relativo. Hace un par de años, en 
algo sobre derecho medieval que escribí para 
uno de mis dioses académicos, y que no tengo 
la más mínima intención de publicar, intenté 
definir la idea que conforma el núcleo de mis 
variadísimos intereses académicos: la expecta-
tiva auditiva. En aquel entonces la definí como 
“el conjunto de propiedades sonoras que re-
presentan algo concreto al ser percibidas por 
el oído, que le dan un sonido característico que 
luego ayuda a su identificación, clasificación y 
posicionamiento relativo, y que dependen tan-
to de la experiencia de cada individuo como 
de las estrategias discursivas de los distintos 
actores dentro de la jurisdicción” (2). La so-
campana hace presente como caso concreto lo 
que hasta ahora era sólo un esbozo de plantea-
miento teórico. Me hace pensar también que 
es necesario cambiar el final de la definición. 
En ese momento tenía sentido hablar de “es-

trategias discursivas”, porque yo me ocupaba 
de un texto legal concreto, Las Siete Partidas, y 
de la interacción de éste con cada sujeto dentro 
de la jurisdicción, vista desde el punto de vis-
ta de la percepción auditiva. En ese contexto, 
quería mostrar cómo dicha percepción es fun-
damental para el posicionamiento relativo del 
individuo respecto a la ley y para la creación 
de algo que yo concibo como un estado senso-
rial, al que frecuentemente se llama “imperio 
de la ley”: 

En cuanto al posicionamiento relativo, ya no 
es suficiente hablar del sujeto frente a la ley, 
sino más bien hay que considerarlo inmer-
so en la ley. En el ámbito de lo aural-oral, 
la jurisdicción deja de ser un lugar teórico 
para convertirse en esfera de acción, don-
de las ondas sonoras, portadoras de la voz 
del poder y la autoridad, se propagan y li-
teralmente rodean al individuo. Pasar a una 
concepción espacial de la jurisdicción es 
esencial para poder apreciar hasta qué pun-
to el sujeto está no sólo rodeado, sino que es 
a la vez penetrado por la ley en un sentido 
completamente material. La particular ca-
pacidad de propagación de la onda sonora 
hace que ésta rodee los obstáculos y los haga 
resonar. El sujeto capta una onda sonora 
que es pura materialidad: moléculas en 
colisión y desplazamiento permanente, 
capaces de generar movimiento en todo 
lo que tocan. Captar implica un resonar 
del cuerpo del individuo. Pensar la juris-
dicción como esfera de acción nos obliga 
a aceptar que no se puede concebir el im-
perio de la ley como pura teoría, pues es 
mediante la materialidad, mediante todo 
lo que es perceptible a los sentidos, que 
la ley puede abarcarlo todo e imponerse 
en todos los niveles de la jurisdicción. 
Esta experiencia sensible y material de la 
ley es la que alcanza a aquella inmensa 
mayoría de clientes para quienes el có-
digo escrito es completamente ajeno e 
incluso inexistente. (20)



36

La misma explicación puede ampliarse al caso 
de la socampana, pero en vez de estrategias 
discursivas, hay que hablar ahora de estrate-
gias de producción de sonido.  Estar bajo la 
campana no es sólo una cuestión de represen-
tación simbólica, sino también de sentir que se 
está en un lugar concreto dentro del espacio 
de lo conocido y que se ocupa una posición 
determinada dentro de la jerarquía inherente 
a dicho espacio. La campana está físicamente 
arriba de mí, y lo que está por encima es más 
poderoso que yo: Dios, el cielo, la tormenta, 
el sol. La socampana es un espacio sensorial, 
aural más precisamente, y a la vez físico. Físico 
porque tiene una forma definida que es la de 
la onda sonora: es una esfera. Mejor dicho, es 
una semi-esfera, debido al obstáculo insupera-
ble del suelo, de la tierra misma. Dentro de esa 
semi-esfera, el oyente se siente materialmente 
rodeado por el sonido de la campana, su cuer-
po resuena con ella. De ahí el poder que tiene 
la campana de construir o destruir núcleos de 
población; de ahí también la necesidad de ro-
barla, moverla, o destruirla. Al dejar de sonar 
la voz de la campana, desaparece aquello que, 
además de darle orden cronológico a mi vida, 
confirmaba mi posición dentro de mi mundo 
sensorial, a tal punto que de nada sirve que lo 
que ven mis ojos no haya cambiado un ápice. 
Los campos, las montañas, los árboles, las ca-
sas, la iglesia, todos siguen allí donde estaban; 
nada ha cambiado en la realidad que captan 
mis ojos, y sin embargo mi cuerpo me dice que 
todo ha cambiado, que mi tierra ya no es mía, 
que ahora habito en lo desconocido, que ya no 
puedo estar seguro de cuál es mi lugar y cuál 
el de los demás. Este posicionamiento relativo 
también se manifiesta en el movimiento, en el 
acto de desplazarse de un lugar a otro. Cuan-
do me desplazo de un lugar a otro, no es que 
en un punto X del camino dejará de sonar una 
campana y empezará a oírse otra. El sonido 
de una comenzará a debilitarse y el de la otra 
aumentará, permitiendo mi cerebro hacer un 
cálculo aproximado de mi posición geográfica, 
y de la distancia que me separa de mi punto de 

partida y de mi destino final. Me dirán en qué 
momento ya no estoy, o vuelvo a estar, en aquel 
entorno que me es conocido, en mi mundo so-
noro familiar, al abrigo de la socampana.

Bibliografía

Domínguez Moreno, J.M. (1988). Las campa-
nas en la provincia de Cáceres: Simbolismo 
de identidad y agregación. Revista de Folklo-
re 08b.96 (1988): 183-93. Fundación Joaquín 
Díaz. <http://www.funjdiaz.net/>.
El Miguelete. Wikipedia. <http://es.wikipedia.
org/wiki/El_Miguelete#Toques_tradiciona-
les>.
Llop i Bayo, F. Catedral Primada - TOLEDO 
(CASTILLA LA MANCHA). Inventario de las 
campanas de las Catedrales de España. <http://
campaners.com>.
Verástegui, M. Lo que el código no puede teo-
rizar: El problema de la percepción auditiva en 
las Siete Partidas. (2011). <https://www.aca-
demia.edu/2173924/Lo_que_el_código_no_
puede_teorizar_El_problema_de_la_percep-
ción_auditiva_en_las_Siete_Partidas>.

Cómo citar este artículo:
Verastegui, M. Al abrigo de la socampana. HISPADIS, 
1(01). Recuperado a partir de http://hispadis.poeto-
phiaandsciencecorp.com/index.php/hispadis/article/
view/48



37

Revista HisPaDis, Vol I, No 1, 2022-01. ISSN: 2954-5382 (En línea)


